
Bi
m

es
tr

al
e 

- P
os

te
 It

al
ia

ne
 S

.p
.A

. –
 S

pe
di

zi
on

e 
in

 A
bb

on
am

en
to

 P
os

ta
le

 –
 D

.L
. 3

53
/2

00
3 

(c
on

ve
rt

ito
 in

 L
eg

ge
 2

7/
02

/2
00

4 
n.

 4
6)

 a
rt

. 1
, c

om
m

a 
1,

 N
E/

PD
 M

ila
no

ottobre - dicembre 2025 - Anno X - n. 4

con la luce del natale
trionfa la SPERANZA



Amiche e amici carissimi, siamo 
giunti alla fine di questo Anno 
giubilare. Se oggi chiedessimo a 

qualsiasi romano cosa maggiormente 
ricorderà del Giubileo, quasi sicuramen-
te risponderebbe: i cantieri. In effetti, 
come già successe per l’Anno Santo del 
2000, il centro della città di Roma è sta-
to disseminato di “lavori in corso” per 
opere più o meno imponenti che hanno 
inciso sulla viabilità e la vivibilità dell’Ur-
be. Anche papa Francesco, in più occa-
sioni ha riconosciuto che i romani han-
no sopportano disagi a causa dei cantie-
ri, pur necessari. Tuttavia, subito dopo, 
rivolgendosi alla Vergine Maria, ha par-
lato di altri cantieri, non visibili e pure 
non meno importanti di quelli che in-
contriamo nelle piazze e nelle vie della 
capitale.
«Mi sembra di sentire la tua voce – ave-
va detto Francesco – che con saggezza 
ci dice: “Figli miei, vanno bene questi 
lavori, ma state attenti: non dimenticate 
i cantieri dell’anima!”. Il vero Giubileo è 
dentro: dentro i vostri cuori - Tu dici -, 
dentro le relazioni famigliari e sociali. È 
dentro che bisogna lavorare per prepa-
rare la strada al Signore che viene.»
È dentro il cuore la sorgente del Giubi-
leo. È lì la “porta santa” che ognuno di 
noi è stato chiamato ad aprire per vivere 
pienamente questo Anno, che è stato 
tempo di grazia perché ci ha spinti alla 

Per parlare con la segreteria
e fissare appuntamenti: 	 02 58391332
	 351 6990997
segrmovimento@mtemilano.it

SOMMARIO

2 - 	 Mantenere aperta la
	 “porta santa” del cuore
	 Carlo Riganti
6 - 	 Viviamo il presepe vivente
	 in famiglia e nella comunità
	 Franco Cecchin
8 - 	 Gli incontri di ottobre nelle zone per 		
	 conoscere, confrontarsi, condividere
	 Rossella Pulsoni
10 - 	Il grido dei poveri
	 interpella tutti noi 
	 Luisa Bove
12 - 	I vescovi lombardi in Terra Santa
	 tra preghiera e solidarietà
	 Luca Raimondi 
14 -  La tregua a Gaza c’è
	 Ma la pace è ancora lontana
	 Fabio Pizzul
16 - 	Il Giubileo della speranza
	 vissuto in terra ucraina
	 Roberta Osculati
18 - 	Fame di casa e povertà,
	 un nodo da sciogliere
	 Maria Teresa Antognazza
20 - 	Amici del Trivulzio, Martinitt e Stelline:
	 generosità e impegno per la città
	 Marco Zanobio
22 - 	I racconti di nonna Annalisa
	 Annalisa Peratello
24 - 	Gruppi in movimento
	 Impressioni sul viaggio nel trevigiano
	 Annalisa Peratello
26 - 	Parole da conoscere
	 Shalom: il vero significato della pace
	 Carlo Riganti

I-IV - Inserto staccabile. Questionario

In copertina: Gherardo delle Notti, Adorazione del Bambino
a pag 15, foto di hosny salah da Pixabay
a pag 19, foto di bryandilts da Pixabay



 3

Mantenere aperta
la “porta santa” del cuore

conversione e al rinnovamento interiore. 
Ecco perché papa Francesco non ha vo-
luto eventi speciali o grandi iniziative di 
“avvicinamento” all’Anno santo, ma ave-
va chiesto di prepararci attraverso la 
preghiera, una sinfonia di preghiera, 
come lui stesso l’ha definita, che tocchi 
le corde del cuore per far risuonare un 
inno di gioia al Signore, che viene per 
salvare l’umanità sempre più sfigurata 
dalle guerre e dalla violenza. 

Il messaggio del Papa
Ora che l’Anno giubilare si è concluso, 
continuiamo a coltivare le relazioni fa-
miliari e sociali, non si spenga la sinfonia 
di preghiera, non chiudiamo la porta del 
nostro cuore assieme alla Porta Santa. 
Dopo l’Enciclica Dilexit Nos, papa Fran-
cesco aveva preparato l’Esortazione Apo-
stolica Dilexit te, che papa Leone ha 
recuperato e pubblicato il 9 ottobre. 
Scrive, infatti: «Avendo ricevuto come 
in eredità questo progetto, sono felice di 
farlo mio – aggiungendo alcune rifles-
sioni – e di proporlo ancora all’inizio del 
mio pontificato, condividendo il deside-
rio dell’amato Predecessore, che tutti i 
cristiani possano percepire il forte nesso 
che esiste tra l’amore di Cristo e la sua 
chiamata a farci vicini ai poveri. Anch’io, 
infatti, ritengo necessario insistere su 
questo cammino di santificazione, per-
ché nel “richiamo a riconoscerlo nei 

poveri e nei sofferenti si rivela il cuore 
stesso di Cristo, i suoi sentimenti e le sue 
scelte più profonde, alle quali ogni santo 
cerca di conformarsi”».
Inebriati dall’amore divino del cuore di 
Gesù, non possiamo non ripartire dalla 
dimensione interiore personale per man-
tenere vivo un percorso di guarigione e 
rinnovamento, come ci ha richiesto 
l’anno giubilare, incentrato sul tema 
della speranza.
Tolstoj diceva: Tutti vogliono cambiare 
il mondo, ma nessuno pensa a cambiare 
se stesso. È partendo da qui che iniziamo 
a migliorare i rapporti familiari e socia-
li attorno a noi. Difendiamo il cammino 
percorso in questo anno dalla mondani-
tà e dall’egoismo che ci circonda.

I gruppi MTE siano cantieri aperti
Noi del Movimento, come artigiani del-
la speranza e della pace, apriamo il cuo-
re ai tanti che non sentono più la grazia 
di questo Anno giubilare e, avvinti dalla 
tristezza, hanno bisogno di un abbraccio, 
di uno sguardo, di un semplice “essere 
accanto” che solo il cuore umano può 
dare, non certo l’intelligenza artificiale. 
È innanzitutto a loro, a questi “vinti”, a 
questi “nuovi poveri” del nostro tempo, 
sia quelli privi di risorse materiali che 
quelli senza risorse spirituali, che la 
Chiesa, “ospedale da campo”, deve por-
tare il farmaco del Giubileo che conti-



4

nua. È a loro che ciascuno di noi deve 
dare riparo e consolazione, lasciando che 
possano toccare il lembo del mantello 
del Signore perché, come Francesco ha 
scritto nella sua ultima Enciclica Dilexit 
Nos, «tutti noi abbiamo bisogno di “ri-
tornare al cuore”. Tutti noi, peccatori 
perdonati, “misericordiati”, siamo chia-
mati a lavorare con coraggio e fiducia nei 
cantieri più importanti della nostra esi-
stenza: i cantieri del cuore».
Per il cristiano, i poveri non sono “un 
problema sociale”, ma “una questione 
familiare”: “sono dei nostri” – scrive ora 
papa Leone nella sua prima Esortazione 
-, non possiamo abbandonarli al loro 
destino. Vedere qualcuno che soffre non 
ci deve dare fastidio, non deve disturbar-
ci, nel timore di perdere tempo per 
colpa dei problemi altrui.
I nostri gruppi parrocchiali devono se-
minare a piene mani, attorno a sé, spe-
ranza e accoglienza, per contrastare i 
sintomi di una società malata, che mira 
a costruirsi voltando le spalle al dolo-
re. Non di rado il benessere rende ciechi, 
al punto da pensare che la nostra felicità 
possa realizzarsi soltanto se riusciamo a 
fare a meno degli altri. Recuperiamo il 
piacere di guardarci negli occhi a viso 
aperto, riconoscendoci in quelli dei no-
stri fratelli con una prospettiva di com-
passione, umiltà e amore fraterno. Ri-
muoviamo prima la trave dal nostro 
occhio per aiutare chi ci sta accanto a 
togliere la pagliuzza dal suo.
Osserva papa Leone: «i poveri possono 
essere per noi come dei maestri silenzio-
si, riportando a una giusta umiltà il 

nostro orgoglio e la nostra arroganza». I 
poveri, allora, possono evangelizzarci, 
perché «ci fanno riflettere sull’inconsi-
stenza di quell’orgoglio aggressivo con 
cui spesso affrontiamo le difficoltà della 
vita. Rivelano la nostra precarietà e la 
vacuità di una vita apparentemente pro-
tetta e sicura». L’opzione preferenziale 
per i poveri «è determinante», conclude 
il Papa, perché «i poveri per i cristiani 
non sono una categoria sociologica, ma 
la stessa carne di Cristo».

Teniamo il cuore aperto
nelle realtà in cui viviamo
Il 17 ottobre scorso, abbiamo tenuto il 
primo Consiglio diocesano MTE del 
nuovo anno pastorale alla presenza di 
mons. Franco Agnesi. È stata un’occasio-
ne importante e significativa per riflet-
tere con lui, per ascoltare i suoi suggeri-
menti, per elaborare insieme le linee e le 
strategie più adeguate, per far crescere e 
chiarire meglio il ruolo del Movimento 
nelle parrocchie e nelle comunità pasto-
rali dove siamo presenti.
In tutti gli incontri di ottobre, citando la 
Proposta pastorale 2025-2026 del nostro 
Arcivescovo, Tra voi, però, non sia così, 
ho evidenziato e commentato due 
espressioni che certamente possono co-
stituire due punti di riferimento certi, 
due polmoni che potranno ossigenare e 
sostenere il nostro cammino per tutto il 
prossino anno.

Originalità cristiana
Tra le diverse modalità di originalità 
cristiana elencate da mons. Delpini, è a 



 5

noi attribuibile 
quella che ci vede 
r e s p o n s a b i l i 
nell’annunzio del 
Vangelo. Questa 
originalità cri-
stiana di mandato 
è ciò che caratte-
rizza la nostra 
stessa azione 
all’interno dei 
gruppi del MTE; 
è il medesimo 
mandato che, as-
sieme alla promo-
zione umana ci 
ha conferito il 
card. Colombo 
nel 1972. L’impegno di quest’anno, 
quindi, sia quello di far rifluire, all’in-
terno delle parrocchie e delle comunità 
pastorali in cui operiamo, il nostro mo-
do di annunciare il Vangelo, ovvero di 
rendere visibile nel quotidiano lo sforzo 
di vivere le sette tappe del Catechismo 
In cammino di pace.

Abitati da un’invincibile speranza
Secondo il pensiero del nostro Arcive-
scovo, questa espressione evoca un 
forte senso di resilienza, ottimismo e 
speranza incrollabile. È un’espressione 
che celebra la forza interiore della no-
stra umanità redenta e la sua capacità 
di mantenere viva la speranza, anche 
nelle situazioni più difficili, come pur-
troppo sta avvenendo in questo mo-
mento storico.
Mantenere aperta la porta santa del 

nostro cuore, 
vuol dire vivere 
ogni momento 
del nostro quoti-
diano, “connessi” 
(termine infor-
matico che ormai 
anche gli anziani 
capiscono) con lo 
Spirito di Cristo, 
perché è lui la no-
stra speranza che 
nulla al mondo 
potrà mai vincere.
Allora, forti di 
questa presenza, i 
nostri gruppi sa-
pranno essere “at-

trattivi” di nuovi soci, anche in una so-
cietà che propugna il “giovanilismo”, 
ovvero l’ostentata falsificazione propa-
gandistica di atteggiamenti e comporta-
menti propri dei giovani, da parte di 
persone adulte.
È con una ferma volontà di non ammai-
nare le vele, di non scoraggiarci, di ri-
prendere il volo con la nostra originalità 
cristiana, sulle ali di questa invincibile 
speranza, dono dello Spirito, sostenuta 
e alimentata da un Vangelo vissuto con 
mente pura e annunciato con vigile amo-
re che, a nome del Consiglio diocesano 
e mio personale, auguro a tutti voi un 
santo e sereno Natale: Un bambino è 
nato per noi e il suo nome sarà Principe 
della Pace (Is 9:1).

Carlo Riganti
Presidente diocesano del MTE

L’impegno di 
quest’anno sia quello 
di rendere visibile nel 
quotidiano lo sforzo 

di vivere le sette tappe 
del Catechismo

In cammino di pace



6

In questo Natale 2025, sollecitati dal 
carisma profetico di san Francesco 
d’Assisi che nel Natale 1223 ha attua-

to il primo presepe pivente, prepariamo-
ci a realizzarlo là dove la Provvidenza ci 
dona di celebrarlo. Dopo essere tornato 
dalla Terra Santa, Francesco ebbe l’ispira-
zione di rappresentare la nascita di Gesù 
in modo che i fedeli potessero vivere più 
intensamente la propria sequela di cristia-
ni. San Francesco, arrivato nel borgo di 
Greccio, chiese a un suo amico, Giovanni 
Velita, di celebrare la Messa della Notte 
di Natale accanto a una grotta con una 
mangiatoia, un bue e un asino. La comu-
nità locale si radunò intorno a questa 
scena coinvolgen-
do tutti in prima 
persona.
Le parole di san 
Francesco, il pri-
mo italiano, furo-
no emozionanti: 
«Io voglio ricor-
dare il Bambino 
nato a Betlemme 
e vedere con i 
miei occhi le diffi-
coltà della sua in-
fanzia povera, co-
me egli fu posto in 
una mangiatoia e 
come fu adagiato 
sul fieno tra il bue 

Viviamo il presepe vivente
in famiglia e nella comunità

e l’asino».
Persone vere interpretarono Maria, Giu-
seppe, i pastori, i Re Magi e altri perso-
naggi, indossando costumi d’epoca, per 
rivivere la scena della nascita di Gesù. San 
Francesco ha richiamato con viva voce: 
«Maria diede alla luce il suo figlio primo-
genito, lo avvolse in fasce e lo pose in una 
mangiatoia, perché per loro non c’era 
posto nell’alloggio». Poi ha raccontato che 
l’angelo apparve ai pastori dicendo: «Non 
temete, ecco vi annuncio una grande 
gioia, che sarà di tutto il popolo: oggi, 
nella città di Davide, è nato per voi un 
Salvatore, che è Cristo Signore. Questo 
per voi il segno: troverete un bambino 

avvolto in fasce, 
adagiato in una 
mangiatoia». E ha 
terminato con il 
coro degli angeli, 
che cantavano: 
«Gloria a Dio nel 
più alto dei cieli e 
sulla terra pace 
agli uomini, che 
egli ama».
Noi anziani e an-
ziane ravviviamo 
la nostra memoria 
per richiamare la 
nostra esperienza 
quando da piccoli 
preparavamo il 

Attuare nelle nostre 
famiglie, nella nostra 
comunità cristiana 
e nel territorio, il 
“presepe vivente” 

perché sia un evento 
che cambi e rinnovi la 

nostra esistenza



7

presepe nelle nostre case con il papà, la 
mamma e i nostri fratelli. Siamo solleci-
tati, ancor più adesso, a mettere in atto i 
presupposti per attuare nelle nostre fa-
miglie, nella nostra comunità cristiana e 
nel territorio, il “presepe vivente” perché 
non sia uno spettacolo, ma un evento che 
cambi e rinnovi la nostra esistenza e 
l’umanità intera specialmente nella Not-
te di Natale con la celebrazione solenne 
dell’Eucaristia che rende presente real-
mente il nato di Betlemme. 
Proprio per questo, individuiamo e coin-
volgiamo le persone: una mamma e un 
bambino appena nato, un papà, alcune 
persone, che fanno da pastori, e soprat-
tutto noi, le nostre famiglie e le nostre 
comunità in una disponibilità di acco-
glienza di quel Nato a Betlemme, che è 
“Dio con noi” e che ha portato la pace 
per tutta l’umanità. Si tratta di un evento 
che coinvolge l’intera comunità, dalla 
preparazione alla partecipazione attiva, 
promuovendo la collaborazione e il sen-
so di appartenenza. Persone vere inter-
pretano Maria, Giuseppe, i pastori, i Re 

Magi e altri personaggi, indossando co-
stumi d’epoca, per vivere la nascita di 
Gesù.
Attuando il presepe vivente, nell’ambien-
te in cui viviamo, lasciamoci coinvolgere 
dalla cronaca che racconta il comporta-
mento di san Francesco quando le statu-
ine del Presepe sono state sostituite dalle 
persone vive: “Nella mangiatoia c’era un 
bambino addormentato. Francesco si 
avvicina e lo desta da un sonno profondo. 
E subito dopo dice: ‘Non è più necessario 
fare la guerra per conquistare Gerusalem-
me e Betlemme. Gesù nasce ovunque ed 
è per tutti. Greccio è diventata quasi una 
nuova Betlemme’ ”. 
Il mio augurio natalizio, è quello di attua-
re il “presepe vivente”, soprattutto nella 
Notte di Natale, per accogliere vitalmen-
te quel Nato a Betlemme che ci dona 
l’energia per vivere e diffondere la sua 
pace, partendo dai vicini per allargarci al 
mondo intero

Don Franco Cecchin
Assistente spirituale del MTE



  

8

Gli incontri di ottobre nelle zone per
conoscere, confrontarsi, condividere

Come è ormai consuetudine da 
diversi anni, il mese di ottobre 
rappresenta per il Movimento il 

tempo della piena ripresa delle attività e 
delle iniziative. Rappresenta soprattutto il 
momento dell’incontro con tutte le realtà 
delle sette zone pastorali della Diocesi.
Un’occasione significativa di dialogo, di 
confronto e di “formazione” che si rinno-
va ogni anno nei contenuti e nella formu-
la; un’occasione che aiuta a far crescere 
il senso di identità e di appartenenza al 
Movimento; che fortifica le relazioni tra 
i responsabili di zona dei gruppi parroc-
chiali. Questi incontri segnano di fatto 
la ripresa del “cammino sinodale” del 
Movimento, con riferimento al nuovo 
anno pastorale che il nostro Arcivescovo 
mons. Mario Delpini ha inaugurato l’8 
settembre scorso.
Questo, tuttavia, non basta a caratteriz-
zare gli incontri di ottobre del MTE. Vi è 
infatti un ulteriore motivo che arricchisce 
il valore degli stessi e di chi vi partecipa: 
è la presentazione del catechismo che 
mons. Franco Cecchin prepara con gran-
de energia ed entusiasmo.

Il cammino formativo
nel solco del Giubileo
Il catechismo di quest’anno, meglio, il 
Sussidio formativo, che si intitola In cam-
mino di pace, ben si inserisce nel tema del 
cammino giubilare “Pellegrini di Speranza”. 

Partendo da testi biblici che spaziano dal 
libro della Genesi, al Vangelo secondo 
Luca, agli Atti degli Apostoli, alla Lettera 
di Paolo ai cristiani di Efeso, i gruppi avran-
no modo di riflettere, di interrogarsi, e al 
tempo stesso, proprio perché il Sussidio è 
proposto nella modalità della Lectio divina, 
di esprimere bene quel desiderio di ogni 
appartenente al Movimento di testimo-
niare, specie nel quotidiano, la volontà di 
pace. Sono le parole dell’Arcivescovo che 
ci guidano quando nella sua Prefazione al 
testo, così scrive: «La pace non è, infatti, 
una situazione, ma un compito, una re-
sponsabilità». Con queste premesse si sono 
svolti gli otto incontri nelle zone pastorali 
(nel momento in cui va in stampa questo 
numero del Notiziario ancora non si è te-
nuto l’incontro nella zona 1 Milano).
Da tutti, grazie alla diversità del vissuto del-
le rispettive realtà,  si è usciti arricchiti per 
le molte riflessioni che ne sono scaturite, 
a seguito degli aspetti evidenziati da don 
Franco e da Carlo Riganti nei loro rispettivi 
interventi. Ma sono stati i commenti, i que-
siti, le testimonianze dei partecipanti che 
hanno fatto di ogni incontro un’occasione 
di amicizia e relazione, unica e originale.

Gruppi del MTE originali
come chiede il Vescovo
Un’originalità che riconduce subito alle 
indicazioni del nostro Arcivescovo quando 
nella citata proposta pastorale elenca una 



  

9

serie di modalità, sette, attraverso le quali 
si esprime la “originalità cristiana”.
In particolare, due di queste modalità sono 
state focalizzate  durante gli incontri:
la prima è quella di coloro che «si sentono 
responsabili dell’annuncio del Vangelo, 
ma non presumono di averlo compreso 
fino in fondo e scoprono nella differenza 
dell’altro che incontrano una parola che fa 
comprendere quel Vangelo più in profon-
dità». Questa è a noi attribuibile perché 
caratterizza la nostra azione all’interno dei 
gruppi parrocchiali MTE.
La seconda modalità di originalità cristia-
na è di coloro che «riconoscono nel presente 
e nel futuro che il Regno di Dio viene e sono 
abitati da una invincibile speranza». 
Dunque, invito a un forte senso di resi-
lienza, ottimismo e speranza incrollabile 
anche nelle situazioni più difficili, come in 
questo momento.

Le fatiche sperimentate
dai gruppi locali
Infatti, non sono mancate le sottolineature 
sulle difficoltà che oggi tutti i gruppi vivo-
no e devono affrontare, dalla mancanza di 
un ricambio nella guida e/o nell’affianca-
mento dei responsabili, alla possibilità di 
disporre di spazi adeguati per svolgere le 
attività, alla fatica di dialogare con gli altri 
gruppi operanti nella stessa parrocchia o 
comunità pastorale, sino alla difficoltà di 
avere un confronto, un ascolto da parte 
dei parroci. Certo, la difficoltà, la preoc-
cupazione che è comune a tutte le realtà 
incontrate è quella di non avere nuovi 
aderenti, di non attrarre la fascia degli 
anziani giovani e quindi, registrare a livello 

generale di MTE un calo degli iscritti. 
Tuttavia, anche su questo aspetto sono 
illuminanti le espressioni e le indicazioni 
del nostro Arcivescovo quando ribadisce 
che l’«originalità cristiana è di coloro che 
avvertono come tutti il peso delle strutture 
e le lentezze dell’istituzione, ma amano 
la Chiesa, sono lieti di essere Chiesa [...] 
praticano la “sinodalità”, espressione della 
comunione che porta a scelte condivise e 
autorevoli».
Prima di concludere piace qui ricordare 
che il Consiglio Diocesano del Movimento 
aveva avuto modo di preparare questi 
appuntamenti di ottobre nella seduta del 
17 settembre, alla quale era intervenuto 
il Vicario generale della Diocesi, mons. 
Franco Agnesi. Con fraterna amicizia, ha 
“ascoltato il polso” dei gruppi parrocchiali 
rappresentati dai partecipanti alla seduta. 
Per il Consiglio, la sua presenza, è stata 
un’occasione di “grazia” perché da un lato 
ha trasfuso in noi fiducia, serenità, con-
solazione e voglia di sinodalità, dall’altro 
ha costituito il miglior modo di iniziare il 
nuovo anno pastorale facendoci sentire 
Movimento diocesano. Questo è il valore 
di quanto abbiamo ascoltato e appreso du-
rante gli incontri di ottobre 2025. L’augurio 
è che il nostro Movimento diocesano 
proceda in un rinnovato cammino sino-
dale, sorretto dal contenuto spirituale del 
catechismo e dal desiderio di mantenere 
viva la speranza - spes non confundit - 
compiendo, giorno dopo giorno, il nostro 
servizio nelle relazioni familiari e comuni-
tarie, per un presente e un futuro di pace.

Rossella Pulsoni



10

A          cinque mesi dall’elezione, papa 
Leone XIV ha pubblicato la sua 
prima Esortazione apostolica 

sull’amore verso i poveri Dilexi te (Centro 
Ambrosiano, pp. 96, 3 euro; prefazione di 
Mario Delpini). In realtà possiamo dire che 
si tratta di un testo scritto a quattro mani, 
perché papa Francesco ne aveva già elabo-
rata una parte, come scrive Prevost: «Aven-
do ricevuto come eredità questo progetto, 
sono felice di farlo mio, aggiungendo alcu-
ne riflessioni».
L’Esortazione si articola in cinque capitoli: 
Alcune parole indispensabili, Dio sce-
glie i poveri, Una Chiesa per i poveri, 
Una storia che continua, Una sfida per-
manente. Un testo ricco di citazioni bibli-
che, a cominciare dal libro dell’Apocalisse 
che ne dà il titolo Dilexi te, Ti ho amato 
(Ap 3,9) e con riferimenti a sant’Ambrogio, 
sant’Agostino e alcuni padri della Chiesa 
d’Oriente e d’Occidente. «Tante volte mi 
domando perché pur essendoci tale chia-
rezza nelle Sacre Scritture a proposito dei 
poveri, molti continuano a pensare di poter 
escludere i poveri dalle loro attenzioni». 
Dal momento che i poveri, come dice 
l’evangelista Matteo, li avremo sempre 
con noi, l’invito rivolto a tutti i credenti è 
di prendersi cura dei più fragili, sapendo 
che «nessun gesto di affetto, neanche il più 
piccolo, sarà dimenticato, specialmente se 
rivolto a chi è nel dolore, nella solitudine, 
nel bisogno». Oggi sono tanti i volti della 

povertà (materiale, morale, culturale, spi-
rituale…) e mentre aumenta il numero 
dei poveri, crescono alcune élite di ricchi. 

Anche in Europa diseguaglianze
e situazioni di esclusione
«Sono convinto – scrive il Papa – che 
la scelta prioritaria per i poveri genera 
un rinnovamento straordinario sia nella 
Chiesa che nella società, quando siamo 
capaci di liberarci dall’autoreferenzialità 
e riusciamo ad ascoltare il loro grido». 
Questo grido deve interpellare tutti: «La 
nostra vita, le nostre società, i sistemi 
politici ed economici e, non da ultimo, 
anche la Chiesa». 
«Sulla povertà non dobbiamo abbassare 
la guardia» e cita le gravi condizioni in cui 
versano tante popolazioni per mancanza di 
cibo e di acqua, ma ricorda che anche «in 
Europa sono sempre di più le famiglie che 
non riescono ad arrivare alle fine del mese». 
Il Papa punta il dito sulle disuguaglianze 
sociali e strutturali che persistono, accre-
scendo così il numero di persone sempre 
più emarginate e povere. «Doppiamente 
povere sono le donne che soffrono situazio-
ni di esclusione, maltrattamento e violenza, 
perché spesso si trovano con minori pos-
sibilità di difendere i loro diritti», denuncia 
Leone XIV. «Tuttavia, anche tra di loro 
troviamo continuamente i più ammirevoli 
gesti di quotidiano eroismo nella difesa e 
nella cura della fragilità delle loro famiglie». 

Il grido dei poveri
interpella tutti noi 



11

La povertà non è una scelta di vita, «ep-
pure c’è ancora qualcuno che osa affer-
marlo», ma ci sono tanti uomini e donne 
che «lavorano dalla mattina alla sera, forse 
raccogliendo cartoni o facendo altre atti-
vità del genere, pur sapendo che questo 
sforzo servirà solo a sopravvivere e mai a 
migliorare la loro vita».

Una Chiesa che si inginocchia
e si prende cura dei poveri
Nella sua Esortazione apostolica il Papa 
cita anche gli Ordini mendicanti che nei 
secoli hanno aperto il cuore e le porte ai 
poveri: Francescani, Domenicani, Agosti-
niani, Carmelitani. Questi Ordini hanno 
rappresentato «una rivoluzione evangelica, 
in cui lo stile di vita semplice e povero di-
venne un segno profetico per la missione, 
facendo rivivere l’esperienza della prima 
comunità cristiana». E come non ricordare 
nella storia della Chiesa anche i numerosi 
santi e fondatori che hanno dedicato la 
loro vita alla cura dei malati? San Giovanni 
di Dio, san Camillo de Lellis, san Vincenzo 
de’ Paoli, santa Luisa de Marillac… «Quan-
do la Chiesa si inginocchia accanto a un 
lebbroso, a un bambino denutrito o a un 
morente anonimo, realizza la sua vocazio-
ne più profonda: amare il Signore là dove 
Egli è più sfigurato».
Sul fronte educativo esempi chiari sono 
stati san Marcellino Champagnat, san 
Giovanni Bosco e il beato Antonio Ro-
smini, come pure alcune congregazioni 
femminili; mentre chi si è occupato dei 
migranti sono stati san Giovanni Battista 
Scalabrini e santa Francesca Saverio Ca-
brini, riconosciuta come patrona di tutti 

gli emigranti nel 1950 da Pio XII. Già papa 
Francesco ricordava che «la missione della 
Chiesa verso i migranti e i rifugiati è ancora 
più ampia» e riassumeva in quattro verbi 
«la risposta a questa sfida»: accogliere, 
proteggere, promuovere e integrare. 
«Il cristiano – conclude Prevost – non può 
considerare i poveri un problema sociale: 
essi sono una “questione familiare”. Sono 
“dei nostri”. Il rapporto con loro non può 
essere ridotto a un’attività o a un ufficio 
della Chiesa. Come insegna la Conferenza 
di Aparecida: “Ci viene chiesto di dedicare 
tempo ai poveri, di dare loro un’attenzione 
amorevole, di ascoltarli con interesse, di 
accompagnarli nei momenti difficili, sce-
gliendoli per condividere ore, settimane o 
anni, della nostra vita, a partire da loro, la 
trasformazione della loro situazione. Non 
possiamo dimenticare che Gesù stesso lo 
ha proposto con il suo modo di agire e con 
le sue parole”».

Luisa Bove



12

I vescovi lombardi in Terra Santa
tra preghiera e solidarietà

Dal 27 al 30 ottobre scorso si è 
svolto il pellegrinaggio dei vesco-
vi lombardi in Terra Santa. La 

decisione di intraprendere questo viaggio 
è stata suggerita da una video conferenza 
avuta con il Custode di Terra Santa circa 
un anno fa.
La guerra in atto a Gaza, da ormai due 
anni ha scoraggiato i pellegrinaggi e que-
sto ha imposto alle comunità cristiane un 
isolamento e una solitudine dal resto del 
mondo e anche un impoverimento econo-
mico, visto che la maggior parte dei loro 
introiti è legata al turismo religioso. 
Quindi come vescovi di Lombardia, gui-
dati dal nostro metropolita, l’Arcivescovo 
Mario Delpini, abbiamo vissuto questo 
pellegrinaggio come un incoraggiamento 
alle comunità cristiane che là vivono 
e come una grande intercessione di 
preghiera per la pace. Ci hanno ac-
compagnato alcuni preti collaboratori e 
una delegazione di giornalisti che hanno 
aiutato diffondere notizie che non sempre 
ci arrivano dai canali mediatici ufficiali. 
Che dire in sintesi dopo questa esperienza? 
Sono stato più volte a Gerusalemme e nei 
territori della tradizione biblica e mi con-
vinco sempre di più di quanto il termine 
“Terra Santa” sia carico di perplessità.
Può essere “Terra Santa” un territorio che 
da anni e anni è attraversato da guerre 
fratricide? Può essere Santa una terra dove 
nel nome di Dio si compiono nefandezze 

e violenze atroci? Sì perché mentre i ri-
flettori sono accesi su Gaza si dimentica 
che nei territori palestinesi a est di Geru-
salemme è in corso una lenta ma decisa 
occupazione della terra da parte di coloni 
israeliani; questa occupazione impedisce 
la libera circolazione, l’attività lavorativa 
ed educativa nelle scuole e minaccia co-
stantemente anche la comunità cristiana 
che là vive tenacemente. 
Eppure, da cristiano non posso tralasciare 
il fatto che il nostro Dio in quella terra e 
a quel popolo ebraico si è rivelato. Non 
posso tacere l’assurdità di ogni antisemi-
tismo per il fatto che Gesù, il nostro Dio, 
era ebreo e che la nostra liturgia è tutta 
ispirata alla liturgia ebraica! E quindi mi 
ritrovo a preferire, rispetto alla dizione di 
“Terra Santa” la definizione di “Terra del 
Santo”. Sì perché lì il Santo, nostro Si-
gnore, ha voluto rivelarsi nel corso dei 
secoli e lì ha preso carne e storia la sua 
vicenda culminata nella sua Pasqua. 
La storia delle persone incontrate in que-
sto pellegrinaggio ha segnato e completato 
il mio pensiero. Eccone alcune. 
Le suore comboniane che vivono con i 
beduini nel deserto fuori Gerusalemme, 
a poca distanza dall’antica Betania, e che 
attraverso i laboratori di ricamo palesti-
nese danno speranza e lavoro a donne 
musulmane e educazione ai loro bimbi 
in povere e malandate scuole d’infanzia, 
sono la presenza del Santo. 

Il gruppo dei vescovi lombardi al villaggio dei beduini dove le suore comboniane lavorano con le donne e i bambini. 

A destra: monsignor Delpini, il cardinale Pizzaballa, monsignor Agnesi , monsignor Raimondi, nell’incontro presso il Patriarcato 



13

I “Parents circles”, genitori israeliani e 
palestinesi che hanno perso un figlio 
perché ucciso dalla parte avversaria e che 
si ritrovano per dire “basta” alla violenza, 
trasformando il dolore di una vendetta in 
occasione di riconciliazione e di pace, sono 
uno spettacolo Santo. E quando senti un 
israeliano e un palestinese che hanno perso 
entrambi una figlia, che dicono: «Se siamo 
fratelli noi è possibile che tutti lo siano!», 
questa è la parola del Santo. 
La comunità cristiana di Taybeh (l’antica 
Efraim) che, con scarse risorse umane e 
materiali, lotta nel silenzio per affermare 
la propria fede e l’attaccamento alla propria 
terra minacciata costantemente dell’inva-
denza dei coloni usurpatori di territori mi 
dice che cos’è la fede nel Santo. 
La comunità cattolica di lingua ebraica di 
Gerusalemme che vive la fatica di coloro 
che dall’ebraismo si sono convertiti al 
cristianesimo e sono israeliani a tutti gli 
effetti, dice che ciò che ci unisce non è l’ap-
partenenza culturale o l’identità nazionale 
ma il Vangelo. Questa è la logica del Santo. 

Così, ogni testimonianza incontrata, fino 
a quella con il patriarca di Gerusalemme, 
il cardinale Pierbattista Pizzaballa, è stata 
una riscoperta di quei segni del Santo 
che nel silenzio e nella profezia feconda-
no ancora quella terra e per questo pos-
siamo chiamarla ancora “Terra Santa”.
Ecco perché l’ultima mattina, nella messa 
celebrata al Santo Sepolcro, noi vescovi 
di Lombardia abbiamo affidato al Signore 
tutte le persone incontrate e i nostri fedeli 
a casa. Lì ai piedi del Calvario e davanti 
alla tomba vuota del Signore abbiamo ri-
compreso che i segni di speranza e di pace 
non nascono da una logica umana ma da 
Colui che ha testimoniato al mondo un’al-
tra logica: «Se il chicco di grano, caduto in 
terra, non muore, rimane solo; se invece 
muore, produce molto frutto» (Gv 12,24). 
È questa logica del Santo che è vincente 
ancora oggi in Terra Santa e altrove.

+ Luca Raimondi 
Vescovo ausiliare di Milano e

vicario episcopale zona IV

Il gruppo dei vescovi lombardi al villaggio dei beduini dove le suore comboniane lavorano con le donne e i bambini. 

A destra: monsignor Delpini, il cardinale Pizzaballa, monsignor Agnesi , monsignor Raimondi, nell’incontro presso il Patriarcato 



14

Come interpretare la tregua a Gaza? 
Reggerà o verrà demolita dalle 
tensioni che i gruppi più radicali, 

da una parte e dall’altra continuano a se-
minare? Può essere un primo passo verso 
la pace?
Sono tutte domande lecite e complicate 
a cui non è facile rispondere.
Anche se non so se, quando leggerete 
queste righe, sarà ancora in vigore, la 
tregua, comunque, c’è ed è un passo im-
portante e non scontato.
Se le parti in causa sono arrivate alla 
firma non è certo per buona volontà o 
per merito dei rispettivi leader. Dietro la 
tregua c’è la tenacia di chi ha continuato 
a tenere aperti canali di dialogo, tra mille 
contraddizioni. I negoziatori di Israele e di 
Hamas si sono tenuti in contatto attraver-
so la mediazione del Qatar e dell’Egitto, 
nonostante le continue provocazioni da 
parte palestinese e i pesantissimi bombar-
damenti da parte israeliana, che si sono 
spinti, persino, a colpire nel cuore della 
capitale Doha, proprio dove si sono svolti 
i complicatissimi negoziati.
La tregua, probabilmente, al punto in cui 
si era arrivati, conveniva a entrambe le 
parti, ma non doveva essere interpretata 
come una resa dell’uno o dell’altro.  Non 
ho ancora parlato di due attori importanti 
e in condizioni drammaticamente distanti.
Il primo è un attore collettivo ed è la 
popolazione di Gaza, stremata per i 

La tregua a Gaza c’è
Ma la pace è ancora lontana

bombardamenti e per la fame che ha 
attanagliato la Striscia per la scelta di 
Israele di utilizzarla come autentica ar-
ma di guerra, in violazione di qualsiasi 
convenzione internazionale, e il cinismo 
di Hamas che non ha certo agevolato 
l’arrivo e la distribuzione dei pochi aiuti 
che entravano a Gaza.
Il secondo attore è il presidente ameri-
cano Donald Trump, che ha deciso di 
rompere gli indugi, dopo mesi di annunci 
e promesse, e ha costretto le parti a sigla-
re una tregua fragilissima. Per Trump la 
pace a Gaza è una questione di orgoglio 
personale, forse era convinto che potesse 
addirittura garantirgli il Nobel per la pace, 
ma di certo è un tassello fondamentale per 
costruire la sua immagine di leader capace 
di creare un nuovo ordine mondiale.

Molte nubi aleggiano
sulla fragile tregua
Sulla tregua aleggiano molte nubi, che 
nascono dalla necessità delle parti di non 
apparire troppo arrendevoli. Netanyahu 
ha il problema di non sembrare troppo 
debole agli occhi dei suoi cittadini e di 
non passare come succube di Trump; 
Hamas vuole mantenere il controllo sot-
terraneo della Striscia di Gaza, che è 
questione di sopravvivenza per un gruppo 
che ha fatto del terrore e della violenza la 
sua ragion d’essere.
Le ferite rimangono aperte, dallo shock 



15

del massacro del 7 ottobre 
2023, che per Israele è stato un 
colpo letale alla convinzione di 
potersi garantire la sicurezza 
con il controllo e la minac-
cia delle armi, alla tragedia del 
popolo palestinese, oggetto di 
un massacro che ha superato 
ogni limite di umanità e legalità 
internazionale. 
Dalla tregua si può e si deve, 
però, ripartire, come più volte 
ha detto anche il Patriarca dei 
latini di Gerusalemme cardina-
le Pierbattista Pizzaballa. Non 
si può ancora parlare di pace, ma 
l’aver fermato la guerra è un obiet-
tivo importante.

I prossimi passi
necessari per la pace
Ora bisogna difendere il fragile dialogo 
che ha portato alla firma dell’accordo di 
Sharm el Sheik e tentare di creare le con-
dizioni perché ci sia un riconoscimento 
reciproco tra le parti che possa, piano pia-
no, trasformarsi in fiducia reciproca. Sarà 
un cammino lungo e complicato, ma non 
ci sono alternative. Immaginare che uno 
dei due popoli scompaia da quelle terre 
è un’opzione che esiste solo nella malata 
ideologia degli opposti estremismi, che 
citano lo spazio “dal fiume al mare” come 
proprio possesso esclusivo.
La diplomazia internazionale usa da tem-
po una formula per delineare il possibile 
futuro della terra contesa tra Israele e 
Palestina: due popoli e due stati. Una pro-
spettiva razionalmente plausibile, ma da 

decenni messa in discussione dall’espan-
sione delle colonie israeliane in Cisgior-
dania, che ha ormai, nei fatti, interrotto la 
continuità territoriale dell’ipotetico stato 
palestinese. 
La convivenza è una prospettiva ine-
vitabile, ma va costruita attraverso un 
percorso di reciproco riconoscimento 
e non basta certo una formula, seppure 
affascinante, per renderla possibile.
C’è, infine, la questione delle leadership: 
chi ha governato fin ad ora, ha fatto della 
guerra una necessità per sopravvivere 
politicamente. La pace per il governo 
Netanyahu e per i leader di Hamas non 
è mai stata un’opzione, perché rischiava 
di rappresentare la propria fine. 
Per trasformare la tregua in pace, ser-
virebbero nuovi leader. Non sarà facile 
individuarli in tempi brevi.

Fabio Pizzul

foto di hosny salah da Pixabay



16

Dove celebrare il Giubileo della 
Speranza se non in una terra 
in guerra? È stata questa pro-

vocante domanda a incuriosirmi quan-
do mi sono imbattuta nell’iniziativa del 
Mean - Movimento Europeo di Azione 
Nonviolenta, che proponeva un pellegri-
naggio in Ucraina dall’1 al 5 ottobre 2025, 
in concomitanza col Giubileo indetto da 
papa Francesco.
Così siamo partiti in 110 per portare un 
concreto segno di solidarietà al po-
polo ucraino che da quasi quattro anni 
sta subendo la barbara aggressione russa 
e insieme abbiamo vissuto momenti di 
condivisione, preghiera e gioia, fatti di 
ascolto, confronto, musica, performance 
artistiche ed esibizioni sportive.
In realtà, fino all’ultimo, ci avevano detto 
che l’itinerario avrebbe potuto subire 
variazioni a casa degli imprevisti della 
guerra e, solo di giorno in giorno, sul 
posto, venivamo messi a conoscenza dei 
dettagli dei luoghi e delle persone che 
avremmo incontrato.

Che cosa significa
vivere sotto le bombe
Poi ho capito. Ma per spiegarlo devo 
partire dalla fine, esattamente da quanto 
accaduto l’ultimo giorno: ormai a pochi 
chilometri dal confine polacco, il treno 
del ritorno si è fermato nel mezzo della 
notte a causa di un attacco aereo nelle vi-

Il Giubileo della speranza
vissuto in terra ucraina

cinanze; oltre 500 droni e 50 missili hanno 
preso di mira la regione di Leopoli che 
stavamo attraversando. Allora ho capito 
cosa significhi vivere in guerra ed es-
sere esposti sempre all’imprevedibile. 
Nei giorni precedenti eravamo stati a Kyiv 
e Kharkiv, dove la app che diramava gli 
alert ci aveva svegliati due volte per notte, 
ci eravamo rifugiati nei bunker dell’alber-
go, ma senza alcuna conseguenza, perché 
gli attacchi erano molto lontani dalla zona 
in cui noi ci trovavamo e dunque per noi 
era stata quasi un’esercitazione, nulla 
più. E ora, mentre il treno correva verso 
il confine europeo, pensavamo di esserci 
lasciati alle spalle le zone più pericolose. 
Invece quello fu uno dei peggiori attacchi 
dall’inizio dell’invasione russa, che per 
distruggere importanti infrastrutture ha 
anche causato la morte un’intera famiglia 
di cinque persone.
Questa è l’imprevedibilità della guerra: 
non puoi calcolare, non puoi programma-
re, non puoi sentirti mai al sicuro.
Gli ucraini vivono questo terrore tutti i 
giorni e tutte le notte.

Una presenza nonviolenta
che spezza l’indifferenza
Dunque, in quale altro posto al mondo 
serve portare un messaggio di speranza? 
Ce l’aveva confermato anche il Rettore 
di un’università di Kharkiv che avevamo 
incontrato nei giorni precedenti: «Cercavo 



17

di capire come mai persone dalla bella e 
soleggiata Italia vengono in un Paese in 
guerra e per di più in una zona vicina al 
fronte, rischiando realmente e abbraccian-
doci in questo pericolo. Mi domandavo 
perché lo fate, ma dentro di me avevo già 
la risposta: la guerra è il male assoluto per-
ché distrugge tutto, le case naturalmente, 
ma anche le speranze, le anime, l’empatia, 
distrugge tutto ciò che tocca, anche le idee 
delle persone più belle. Però c’è una cosa 
più brutta della guerra, ed è l’indifferenza. 
E quando voi siete arrivati qua, ci avete 
ricordato che c’è un mondo che non è 
indifferente, la vostra empatia spezza 
quel malvagio incanto della guerra e 
la vostra azione di resistenza non violenta 
ridona a noi la speranza di riuscire a com-
battere contro il male». 

Sono gli ucraini che
tengono alta la speranza
Eppure, a conti fatti, oggi sono qui a rac-
contare non tanto della speranza che noi 
abbiamo portato al popolo ucraino, bensì 
della speranza che abbiamo raccolto da 
diversi momenti vissuti insieme: incon-
tri con una società civile ferma e risoluta 
nell’obiettivo di aderire un giorno all’Euro-
pa; testimonianze di amministratori locali 
che lavorano per non far mancare nulla alle 
comunità provate dalla guerra e per tene-
re alta la speranza di un futuro migliore; 
chiese “ospedali da campo”, circondate da 
tende diventate “punti di invincibilità” per 
chi ha perso tutto; la resilienza del diret-
tore della Filarmonica di Kahrkiv, chiusa 
da tre anni, che organizza solo per noi un 
favoloso concerto d’organo presentato da 

un’elegantissima presentatrice, che a fine 
serata scopriamo accompagnata dal marito 
in congedo militare, che ancora indossa la 
divisa mimetica; la preghiera interreligiosa 
per i caduti in piazze e cimiteri coperti da 
infinite bandiere giallo-azzurre sopra a 
fotografie di giovani che salutavano la vita 
con un sorriso.
E ci convinciamo sempre più che c’è uno 
spazio di azione nonviolenta che pos-
siamo e dobbiamo abitare: la missione 
del Mean è stata l’occasione per capire 
l’importanza di lavorare su processi di 
mediazione che, in situazioni di conflitto, 
favoriscano il dialogo, la comprensione tra 
le parti, l’avvio di processi di mediazione. 
Da qui il mio impegno per i corpi civili 
di pace.

Roberta Osculati
Vicepresidente Consiglio Comunale di Milano



18

La casa e il diritto a un abitare digni-
toso è tema centrale su cui Caritas 
spende molte energie sul territorio: 

si tratta infatti di un tema cruciale che 
caratterizza moltissime delle richieste di 
aiuto che vengono da chi si rivolge ai Cen-
tri d’ascolto, come sanno bene operatori e 
volontari delle dieci Caritas diocesane di 
Lombardia. Nel 2023 sono state almeno 
34 mila le persone che si sono rivolte a 
questi sportelli, con una forte presenza di 
stranieri (66%) e donne (54%): se è vero 
che i principali problemi sono povertà 
economica (anche da parte di chi ha un 
lavoro) e disoccupazione, rilevante è anche 
la segnalazione di problemi abitativi

La Caritas Ambrosiana si è occupata del 
tema nel convegno celebrato nella Giorna-
ta mondiale di lotta alla povertà, lo scorso 
17 ottobre, dove sono stati analizzati i dati 
raccolti dalla rete degli sportelli Caritas di 
tutta la regione, per cercare di elaborare 
proposte e strategie all’insegna della dina-
mica giubilare della speranza.
È intervenuto anche l’arcivescovo Mario 
Delpini, che ha ribadito: «Le Caritas hanno 
la responsabilità di segnalare e coinvolge-
re tutto il tessuto ecclesiale, tanto più in 
relazione a un tema delicato come quello 
del diritto alla casa, rispetto al quale si re-
gistra anche un tasso di egoismo e avidità, 
che impedisce di trovare soluzioni facili e 
immediate. Allora occorre spingere sulle 

Fame di casa e povertà,
un nodo da sciogliere

istituzioni, perché si facciano carico di 
questo tema delicato e complesso».

Un solo reddito non basta
per trovare casa
Tra i problemi abitativi registrati da Centri 
d’ascolto e servizi diocesani, il principale 
è la mancanza di casa, con un’inciden-
za maggiore rispetto al livello nazionale 
(38,9% in Lombardia, 32% in Italia). In 
Lombardia appare più alta anche l’inci-
denza di abitazioni precarie e inadeguate, 
incluse quelle ottenute in affitto da privati. 
Più elevato anche il tasso di sfratti o di 
situazioni di morosità (7,8% contro 4,9%) 
e quello di sovraffollamento (7,5% contro 
2,5%). Più diffusa, in Lombardia rispetto 
ai dati Caritas in Italia, anche la condi-
zione di chi vive appoggiandosi a persone 
conosciute. Da un’indagine condotta dalla 
Caritas lombarda nel 2025 risulta che molti 
vivono in famiglie monoreddito, con lavori 
precari e bassi redditi e più della metà 
ha difficoltà a trovare casa, spesso per 
motivi economici o discriminazioni 
(soprattutto nei confronti di stranieri). 
Più del 40% ha un’occupazione, a riprova 
del fatto che un reddito da lavoro non 
basta più, in molti casi, a garantire serene 
condizioni di vita; altri sono disoccupati o 
sottoccupati. Le abitazioni risultano spesso 
sovraffollate, degradate o poco sicure, ma, 
nonostante ciò, gli inquilini a volte temono 
di lamentarsi per paura di perdere la casa. 



19

L’affitto assorbe 
più del 40% del reddito
Per quanto riguarda gli affitti da 
proprietari privati, spesso i con-
tratti durano oltre 4 anni. Per il 
42% degli intervistati nell’indagine 
dell’Osservatorio Caritas il costo 
dell’affitto assorbe più del 40% del 
reddito, superando la soglia di so-
stenibilità. Di conseguenza, molti 
hanno difficoltà a pagare l’affitto, ma 
anche le utenze. Quanto alle condi-
zioni abitative, benché la qualità per-
cepita sia “media” per molti intervistati, 
le case sono spesso piccole (soprattutto 
bilocali) e manifestano problemi struttu-
rali e di degrado (impianti vecchi, man-
canza di ascensori, ma anche umidità, 
muffa). Il rapporto con i proprietari, 
come detto, è in generale positivo, ma 
in un terzo delle interviste si rilevano 
problemi di manutenzione, aumenti 
non concordati o discriminazioni; le 
controversie legali non mancano, ma 
sono in numero contenuto.
Tra i 97 intervistati, la maggior parte 
indica di ottenere gli aiuti principal-
mente da Caritas, per pagare bollette 
e affitto; seguono i servizi sociali e le 
reti familiari. Per molte situazioni si 
rende necessaria un’azione combinata. 
In conclusione, emerge con chiarezza 
che il mercato privato è inaccessi-
bile e poco tutelante per molti. Ne 
deriverebbe la necessità di rafforzare 
la mediazione abitativa, condotta da 
figure terze e preparate, per prevenire 
i conflitti e le situazioni di morosità, 
rendendo il sistema più equo.

Monitorare, accompagnare,
e soprattutto prevenire
Si tratta di una delle strade più interessanti, 
per superare i timori e le problematiche 
che spesso impediscono di offrire in affitto 
case sfitte. Per farle funzionare, nel corso 
del convegno Caritas, è stata evidenziata la 
necessità di rafforzare il quadro normativo 
e organizzativo proprio per favorire le espe-
rienze, tra cui alcune di matrice Caritas, di 
mediazione tra proprietari e affittuari, 
affidate a soggetti terzi e neutrali ai 
quali affidare compiti di monitorag-
gio e accompagnamento sociale, per 
prevenire morosità e conflitti.
Seconda strada indicata dalle Caritas lom-
barde è l’iniziativa all’insegna dello slo-
gan «Muovere gli immobili»: le modalità 
operative sono da definire, ma la volontà 
è quella di contribuire, collaborando con 
istituzioni e altri soggetti sociali territo-
riali, al recupero di alloggi inutilizzati e 
degradati, di proprietà pubblica e privata, 
per ampliare lo spettro delle possibilità di 
“affitto sostenibile”, a favore di famiglie in 
povertà abitativa. [mta]

foto di bryandilts da Pixabay



vi
ta
 d
el
la
 s
oc
ie
tà
 - 
vi
ta
 d
el
la
 s
oc
ie
tà
 - 
vi
ta
 d
el
la
 s
oc
ie
tà

20

Era l’aprile del 2016… 250 anni 
prima, il principe Antonio Tolo-
meo Gallio Trivulzio - con proprio 

testamento - stabiliva che alla sua morte 
la propria dimora, sita in contrada della 
Signora, e l’intero suo patrimonio fossero 
destinati alla realizzazione di un Albergo 
de’ Poveri, pio luogo laicale che prese il 
suo nome e che fu deputato ad accogliere 
gli impotenti per età, per difetto corporale 
ed infermità, come recitava il testamento, 
divenendo nel tempo punto di riferimento 
per l’assistenza agli anziani, luogo che 
alla vecchiaia milanese povera e onesta 
dona calmo e sereno il tramonto. Così un 
gruppo di Amici decideva di far nascere 
un Comitato, gli Amici del Trivulzio, con 
l’obiettivo di contribuire a fare del Pio 
Albergo il migliore luogo possibile per 
la cura, l’assistenza e la serenità delle 
tante persone che ospita.

Negli anni il Comitato si è trasformato 
in Fondazione, includendo nel proprio 
nome anche Martinitt e Stelline. Con le 
loro storie queste tre istituzioni conti-
nuano a interpretare lo spirito di Milano 
dell’attenzione verso chi ha più bisogno 
e la Fondazione, coniugando tradizione e 
innovazione, rinnova l’antico legame della 
città con i suoi vecchi e i suoi ragazzi.
La Fondazione ha promosso così molte-
plici progetti e iniziative con l’obiettivo 
di essere un ponte e di fare rete fra il 

Amici del Trivulzio, Martinitt e Stelline:
generosità e impegno per la città

Trivulzio, le Comunità Martinitt e 
Stelline e la città tutta, in linea con 
quella cultura di solidarietà, accoglienza 
e cura, che è vivo esempio di vicinanza 
attiva alla vita fragile e di condivisione dei 
bisogni, perché siano sempre di stimolo a 
guardare avanti.
L’attività della Fondazione vuole conti-
nuare in quell’antica opera di fare bene 
e fare del bene, aiutando a migliorare il 
benessere delle persone più deboli. Nel 
tempo, sono nati così progetti quali Di-
gital Trivulzio, per avvicinare le persone 
anziane alle nuove tecnologie; Adotta un 
nonno, per entrare nella quotidianità delle 
famiglie e intercettare i bisogni di tutti i 
giorni; e ancora Letture ad alta voce per 
aiutare a riannodare i fili della memoria, 
attraverso letture di poesie, racconti, 
libri, fatte da lettori volontari, anche con 
finalità terapeutiche.
Negli anni più difficili della pandemia, la 
Fondazione ha contribuito a realizzare il 
servizio Videochi…amiamoci, per man-
tenere in contatto gli ospiti del Trivulzio 
con i propri familiari, attraverso canali 
digitali, progetto poi condiviso dalla mag-
gior parte delle RSA lombarde.
Grazie alla Fondazione, è stato reso pos-
sibile un coinvolgimento dei ragazzi e 
delle ragazze delle comunità Martinitt e 
Stelline in molteplici iniziative cittadine, 
quali le Giornate di Primavera del FAI, 
con l’apertura del Pio Albergo alle visi-



21

te dei cittadini, i concerti in occasione 
di Piano City Milano, con la piazzetta 
Schuster trasformata in una speciale sala 
concerto, affollata di ospiti del Trivulzio 
e di cittadini, e poi la Prima Diffusa, i 
momenti musicali in occasione di Milano 
Music Week, i concerti del Coro Amici 
della Nave, i concerti dell’Orchestra de I 
Pomeriggi Musicali e tante altre iniziative 
cittadine. La Fondazione è presente ormai 
da diversi anni alla rassegna di BookCity 
Milano per il sociale, promuovendo la 
realizzazione di libri, dedicati a Milano - 
l’ultimo in cantiere dal titolo Le Milanesi. 
Volti luminosi della città - pubblicati 
con il Patrocinio del Comune di Milano, 
grazie a Edizioni Heimat.
La presenza alla Milano Marathon è un 
appuntamento fisso da diversi anni e 
vedere i ragazzi delle comunità Martinitt 
correre per sostenere le iniziative della 
Fondazione riempie il cuore. E l’anno 
prossimo, in occasione delle Olimpiadi e 
Paralimpiadi invernali, fra i tedofori che 
porteranno la Fiamma Olimpica sfileran-
no anche ragazzi e ragazze di Martinitt 
e Stelline, ospiti del Trivulzio insieme a 
educatori e operatori, in un simbolico 
abbraccio del mondo intero a queste tre 
storiche istituzioni milanesi.
Ma fiore all’occhiello è Il Giardino 
Alzheimer, ormai prossimo al suo com-
pletamento: uno spazio verde, fortemente 
voluto dalla Fondazione, che ne ha soste-
nuto tutti i costi di realizzazione, grazie 
alla generosità di tanti cittadini e aziende 
che hanno creduto nell’iniziativa. Il pro-
getto, realizzato con la collaborazione 
del Dipartimento di Scienze Agrarie e 

Ambientali dell’Università degli Studi 
di Milano, nella persona del prof. Giulio 
Senes, e del Pio Albergo Trivulzio, ha 
portato alla nascita di un healing garden, 
destinato agli ospiti del nucleo Alzheimer, 
la più grande struttura regionale per tale 
malattia. Il Giardino è strutturato con un 
percorso ad anello, con tre sub-anelli che 
consentono di modulare la lunghezza da 
percorrere, e sinuoso, per aprire spesso 
nuovi scenari, così da permettere di fru-
ire il giardino in libertà, passeggiando su 
percorsi protetti in mezzo alla natura, con 
fioriture perenni e spazi di socialità, dove 
poter svolgere attività di giardinaggio, di 
ortoterapia, pet therapy e musicoterapia.
Tecnicamente è un giardino terapeutico, 
ma alla Fondazione piace immaginarlo 
come un Giardino dell’abbraccio, uno 
spazio verde dove gli Ospiti possano ri-
trovarsi con i propri familiari, realizzato 
grazie all’abbraccio che la città ha voluto 
dare con generosità ai suoi vecchi.
Ecco questa crediamo sia la missione della 
Fondazione Amici del Trivulzio, Martinitt 
e Stelline: non lasciare indietro nessuno, 
continuare nell’opera di unire il fare e il 
dare, di far battere i cuori dei milanesi nel 
giusto modo, tenendolo sempre pronto 
all’uso, per farlo funzionare nella tipi-
ca modalità ambrosiana, con la diastole 
dell’impegno e la sistole della generosità, 
perché Trivulzio, Martinitt e Stelline con-
tinuino a essere stelle speciali che illumi-
nano il cielo di Milano. 

Marco Zanobio
Presidente Fondazione Amici del Trivulzio, 

Martinitt e Stelline Onlus



22

I RACCONTI

DI NONNA

ANNALISA

Il municipio brucia

Dormivo profondamente, quel 
sonno dell’infanzia che nem-
meno le cannonate potrebbero 

interrompere. Percepivo nel sonno uno 
strano pizzicore alle narici, una sensa-
zione strana, indefinita; sentivo un som-
messo parlottare che il mio subconscio 
tramutava in incubo.
Ero immersa in uno di quegli spaventosi 
sogni che a volte capitano, quando sentì 
una voce familiare, come in lontananza, 
che mi chiamava insistentemente.           
A un certo punto, una mano mi scosse. 
Aprii gli occhi in preda al panico. Era il 
mio papà che con tono pacato e deciso 
mi esortava ad alzarmi. (Strano che fosse 
mio padre a svegliarmi, di solito era mia 
madre che, senza tanti preamboli, apriva 
la finestra dicendomi, “svelta alzati lavati 
e scendi che è tardi”).    
Lo guardai, e capii dal suo sguardo che 
doveva darmi una brutta notizia. “Cosa 
c’è”, chiesi, mentre dalla finestra chiusa 
si vedeva una fitta nebbia (non era sta-
gione di nebbia quella). Nel frattempo, 
un intenso odore di fumo e bruciato 
disturbava il mio olfatto.
Mio padre cercando di mantenere la 
calma, per non spaventarmi, mi disse, 
“sta bruciando il municipio”. Cosa?! Non 

sesta puntata

so descrivere tutti i sentimenti che si 
accavallavano nella mia testa in quel 
momento: incredulità, sgomento, paura, 
risentimento verso chi poteva aver fatto 
un simile scempio.
La mia casa era a cinquanta metri dal co-
mune. Mi precipitai nella stanza dei miei 
genitori: dalla finestra, oltre la casa prima 
della mia, si vedevano le fiamme alte, 
attorniate da un fumo nero. Mi vestii, in 
preda a un tremolio che rallentava i miei 
movimenti, mentre avrei voluto fare più 
velocemente possibile.
La casa era pervasa da un intenso odore di 
fumo e da una piccola nebbia: nonostante 
mia madre avesse chiuso bene tutte le 
finestre, il fumo penetrava dalle fessure 
e tutto lo spazio interno delle stanze ne 
era avvolto.         
Volevo andare a vedere più da vicino, ma 
mio padre me lo impedì, spigandomi la 
pericolosità del fatto; c’erano già i pom-
pieri e non facevano avvicinare nessuno.
Pensai all’osteria di mio zio, separata dal 
municipio solo da un vicolo di tre metri. 
Allora papà mi spiegò che aveva dovuto 
evacuare, assieme a tutti gli abitanti delle 
case vicine.
Era impossibile rimanere in casa, i muri 
scottavano e l’aria era irrespirabile. L’in-



23

cresciosa situazione durò per più giorni; 
eravamo intrisi da quell’odore acre, lo 
sentivamo ovunque, nei nostri vestiti e 
nelle nostre abitazioni.  
Intanto, in paese correvano mille ipotesi 
tra la gente: c’era chi diceva che si trattava 
di cavi elettrici difettosi, che toccandosi 
avevano provocato una scintilla da cui era 
scaturita una fiamma che aveva avvolto 
tutto il resto. Chi diceva che qualcuno 
aveva lasciato una sigaretta accesa vicino 
a degli incartamenti (a quei tempi fuma-
vano tutti, anche negli uffici). C’era anche 
chi sosteneva che era doloso, dicendo: 
“L’anno fatto apposta per distruggere dei 
documenti”.   
Insomma, fu un continuo vociferare con 
allusioni e insinuazioni di ogni genere. 
Come succede sempre nei piccoli paesi 
quando accade qualcosa di clamoroso.    

Verso sera le fiamme furono domate, 
lasciando un rudere al posto del nostro 
bell’edificio comunale.
Le discussioni in paese durarono per 
molti giorni, non si parlava d’altro, come 
capita oggi alla tv, fino a quando non ac-
cade qualcosa di più eclatante, le persone 
continuano a parlarne.
Non si seppe mai la causa dell’incendio, 
solo supposizioni campate in aria.
Una cosa era certa: si doveva ricostru-
ire alla svelta. Un po’ per volta con la 
collaborazione di tante brave persone, il 
municipio fu ricostruito, più bello e più 
efficiente di prima.
È l’orgoglio del paese, assieme alla bella 
chiesa patronale.

Annalisa Peratello



24

Impressioni sul viaggio
nel trevigiano con il MTE di Meda

Temevo di non poter partecipare a 
questo viaggio, poiché da un po’ 
di tempo soffrivo di vertigini; mi 

sono curata scrupolosamente e, con la 
scorta di medicine e l’aiuto del cielo, mi 
sono avventurata in questo meraviglioso 
viaggio, con il gruppo del MTE di Meda.

Prima tappa (giovedì 9 ottobre): Abbazia 
di Praglia. Ci tenevo in particolar modo a 
visitare questo luogo perché, proprio in 
loco, 65 anni fa si sposò mio fratello. Solo 
gli sposi e due testimoni! Era impossibile 
parteciparvi con tutta la famiglia, a quei 
tempi non c’erano i mezzi per farlo. Dopo 
una lunga strada che si snoda fra i campi, 
si arriva all’Abbazia, un importante grande 
monastero benedettino situato tra i Colli 
Euganei, vicino a Padova. 
Siamo stati accolti da un frate che, con 
molta cordialità, ci ha portata a visitarla, 
illustrandoci le tante opere d’arte ben con-
servate in questo austero luogo.
Nel pomeriggio, dopo un buon pranzo, 
eccoci a Treviso. Il primo impatto è stato di 
stupore. Non mi aspettavo tanta bellezza 
ed eleganza, sembra di vivere in un’altra 
dimensione, con ponti in ogni dove poiché 
qui l’acqua (il fiume Sile con i vari canali) è 
dominante ovunque. È un posto rilassante 
poiché si è costantemente accompagnati 
dal fruscio dello scorrere dell’acqua. 
Il giorno successivo la meta è stata Belluno. 
Una cosa che mi ha impressionato parti-

colarmente è l’alta tecnologia di quel posto. 
Fantastico! Una serie di scale mobili ci 
hanno catapultate nel bel centro della città.
Abbiamo visitato la Cattedrale, una mae-
stosità situata nel centro storico, natural-
mente piena di opere d’arte.
Nel pomeriggio, dopo un lauto pranzo, 
abbiamo visitato Vittorio Veneto, La città 
è composta da quelli che un tempo furono 
due comuni distinti, Ceneda e Serravalle, 
che vennero uniti dopo l’annessione all’Ita-
lia nel 1866, ed è il comune più esteso di 
tutta la provincia di Treviso.
Devo dire che, mentre ci si sposta da una 
città all’altra, si vedono ovunque campi ben 
coltivati dove dominano i meleti e innume-
revoli vigneti, in questa regione si trovano 
i migliori vini; la fa da padrone il Prosecco.
Ed eccoci in piazza Flaminio, ora sede di 
opere archeologiche e artistiche del ter-
ritorio. La brava guida ci ha illustrato le 
caratteristiche più importanti.
Terminata la visita, abbiamo ripreso il viag-
gio per raggiungere il “Tempio del Canova, 
situato a Possagno (città natale di Antonio 
Canova) in un contesto fantastico. Dopo 
aver percorso alcuni chilometri, all’improv-
viso appare, come per magia, un maestoso 
tempio colore bianco abbagliante.
Un’opera mozzafiato (ricorda il Pantheon 
di Roma), reso ancora più suggestivo dallo 
sfondo di alberi e montagne. Dopo la Mes-
sa, celebrata da don Giulio, siamo tornati in 
hotel a Treviso. Sabato 11 ottobre, abbiamo 



25

visitato il Museo del Vajont a Longarone. 
La guida ci ha illustrato il disastro avve-
nuto il 9 ottobre 1963, costato la vita a 
quasi duemila persone, dicendoci che 
le avvisaglie c’erano state, e non si sa il 
motivo per cui le autorità abbiano sot-
tovalutato la tragedia immane che stava 
per accadere. Così nel vedere i ruderi e 
nel sentire l’elenco delle vittime, l’amaro e 
lo sconforto che ti ritorna nella memoria 
è ancora più crudele.
Nel pomeriggio dopo un ottimo pranzo, 
siamo partiti per Asolo, uno dei Borghi 
più belli d’Italia, dove abitò Eleonora 
Duse che riposa nel cimitero locale. 
Che dire, anche qui abbiamo trovato un 
suggestivo ambiente con terrazzi da cui 
si può ammirare un fantastico panorama. 
In Duomo, in quel momento, si stava 
celebrando un matrimonio, così abbia-
mo visto gli sposi e gli invitati. Mi ha 
incuriosito in particolar modo il fatto che 
c’erano molti invitati di colore; quando il 

corteo ci è passato davanti, ho chiesto da 
dove venissero e hanno risposto “America, 
Chicago”. Caspita! dovevano essere dei gran 
ricconi se potevano affrontare un viaggio 
così lungo per un matrimonio. Passando, 
poi, nei pressi di una villa cinta da alte 
mura, abbiamo sentito un sassofono suo-
nare tipiche melodie americane: stavano 
festeggiando gli sposi.
Ultima tappa il Santuario Madonna del 
Covolo per la celebrazione della Messa. La 
costruzione, opera dell’architetto Canova, 
si trova a 600 metri, sulle pendici del Monte 
Grappa e ricorda, anche questa, il Pantheon 
(in formato ridotto).
Durante il viaggio di ritorno ci siamo ri-
lassati, cercando di riposare mentre nella 
mente si susseguivano le immagini e le 
emozioni provate durante quel fantastico 
viaggio.

Annalisa Peratello



26

Shalom:
il vero significato della pace

LLa parola pace per noi, a volte, è as-
sociata a un’assenza di vitalità: l’ag-
gettivo “pacatezza” viene da pace, 

così come le espressioni “pace dei sensi” o 
“riposa in pace”. Lo storico Publio Cornelio 
Tacito, criticando gli imperatori guerrafon-
dai del suo tempo scriveva: «Dove fanno il 
deserto lo chiamano pace».

Shalom è quando rimaniamo interi
La parola pace per noi, a volte, è asso-
ciata a un’assenza di vitalità: l’aggettivo 
“pacatezza” viene da pace, così come le 
espressioni “pace dei sensi” o “riposa in 
pace”. Lo storico Publio Cornelio Tacito, 
criticando gli imperatori guerrafondai del 
suo tempo scriveva: «Dove fanno il deserto 
lo chiamano pace». In arabo e in ebraico, 
invece, la radice della parola significa 
“tutto”, nel senso di interezza, integrità. 
Shalom è quando rimaniamo interi, quan-
do non perdiamo pezzi del nostro corpo, 
ma soprattutto non perdiamo pezzi della 
nostra umanità.
Il drammaturgo e scrittore Roberto Mer-
cadini, in occasione della Marcia della 

Pace del 2023 a Firenze, scriveva: «In 
Medio Oriente c’è un conflitto terribile 
tra persone che parlano la lingua araba 
e persone che parlano la lingua ebraica, 
e se uno annienterà l’altro forse si avrà la 
tentazione di chiamarla “pace”. Ma sarà una 
pace nel senso del deserto, nel senso della 
morte. Noi vorremmo una pace nel senso 
della vita, una pace dove la nostra umanità 
resti intera...».

Shalom indica prosperità
Il primo significato di shalom è prosperità, 
lo stare bene nella solidarietà tra esseri 
umani. Anche il vocabolario Zingarelli 
definisce così il termine pace. Tuttavia, 
tale significato è riduttivo, non copre tutta 
l’area semantica dell’ebraico shalom. 
Il salesiano Mario Cimosa, professore 
emerito di Scienze bibliche presso l’Uni-
versità Pontificia Salesiana, nel libro Dio 
e l’uomo: la storia di un incontro (Elledici 
1997), nel cap. 8 Pace e giustizia nel mes-
saggio dei profeti, scrive: «Nella Bibbia, 
però, il termine shalon è il contenuto 
dell’attesa messianica. Per i profeti la pace 

Nella rubrica “Parole da conoscere” questa volta cercherò di porre alla nostra 
attenzione una parola che non figura nel nostro idioma, ma è presente nella 
tradizione ebraico-cristiana. Le lingue araba ed ebraica si somigliano perché sono 
lingue semitiche. Tra le parole molto simili vi è la parola pace: shalom in ebraico, 
salam in arabo; parola che sancisce anche il modo comune di salutare, shalom 
aleikhem, as-salāmu ’alaykum, come i nostri “ciao”, “stammi bene”.



27

non si identifica mai solo con la 
sicurezza, l’assenza di nemi-
ci, la mancanza di guerra, 
anche se include tutti 
questi elementi. La 
pace non coincide 
con la sola felicità 
dell’uomo o il suo 
benessere materia-
le, fisico o spirituale, 
anche se completo. 
Ma essendo la pace un 
bene veramente straor-
dinario, la sua realizzazione 
non si potrà mai raggiungere 
pienamente nei limiti angusti della vita 
terrena, benché talvolta se ne potranno ot-
tenere delle realizzazioni parziali. La pace 
piena e definitiva è riservata, quindi, solo 
per la fine dei tempi. Questa pace finale 
è vista come raggiunta per mezzo della 
persona e dell’opera di un rappresentante 
di Dio, il Messia, perciò si chiama anche 
“pace messianica”». 
Secondo Giordano Remondi, monaco 
di Camaldoli, Gesù è il nostro shalom 
pasquale. Infatti, san Paolo in Efesini 2,14 
scrive: «Egli è la nostra pace». Quando Ge-
sù entra nel cenacolo la sera di Pasqua, di-
cendo Shalom («Pace a voi»), non intende 
salutare gli apostoli, ma infondere in loro 
la pace del Risorto, intende comunicare 
se stesso in dono. La pace vera è dono di 
Dio e, quindi, la si deve attendere da lui, 
non senza però la collaborazione umana.

La pace come attesa
Queste convinzioni sono a monte di tutti 
i testi profetici che parlano della pace e 

ne sottolineano sempre la dimen-
sione escatologica, per cui 

occorre tenerne conto. 
La pace come attesa 

viene quindi sempre 
vissuta come una 
realtà che si “spe-
ra” di raggiungere. 
Essa, quindi, nella 
vita, va coniugata 

con la dimensione 
della speranza. Una 

speranza però dinamica 
e attiva che permette, man 

mano che la storia avanza, rea-
lizzazioni parziali, quasi caparra della pace 
definitiva. Le stesse figure messianiche, 
prima che proiezione verso il futuro, sono 
un modello per il presente.
Una delle conseguenze della pace è un 
ritrovato equilibrio delle forze della natura 
e del rapporto dell’uomo con il creato, che 
Lutero descriveva in modo molto sugge-
stivo: «L’uomo giocherà con cielo e terra e 
sole e con tutte le creature; tutte le creature 
proveranno anche un piacere, un amore, 
una gioia lirica e rideranno con te e tu, a 
tua volta, riderai con loro».

Ricomposizione del creato
Una pace sperata significa la ricomposi-
zione della perfetta armonia dell’uomo con 
il suo Dio, col suo simile e con il cosmo. 
Diversi testi profetici mostrano questo 
collegamento della pace con l’armonia 
dell’uomo con il creato. La benedizione 
divina promessa, ha in tutto l’Antico Testa-
mento i tratti classici della pace, armonia 
con Dio, prosperità, gioia, longevità.



SEMPRE IN DIALOGO Periodico bimestrale del Movimento Terza Età della diocesi di Milano. Direzione e Amministrazione: Via S. 
Antonio 5, 20122 Milano – www.mtemilano.it. Direttore Responsabile: Maria Teresa Antognazza – Redazione: Movimento Terza 
Età, Tel. 02.58391.334. Registrato al Tribunale di Milano n. 405 del 19 dicembre 2014 – Stampa: Mediagraf SpA Noventa Padovana 
(PD). MILANO Anno X - OTTOBRE-DICEMBRE 2025 - n. 4.

Il libro del profeta Amos (9,13-14) si 
conclude con due brevi versetti che de-
scrivono, con un linguaggio escatologio, 
la futura restaurazione d’Israele e i giorni 
futuri per tutta l’umanità, e lo fanno in 
termini di pace piena, cioè di abbondanza 
e di sicurezza.
Ecco, verranno giorni, - oracolo del Signore 
- in cui chi ara s’incontrerà con chi miete e 
chi pigia l’uva con chi getta il seme; i monti 
stilleranno il vino nuovo e le colline si scio-
glieranno. Muterò le sorti del mio popolo 
Israele, ricostruiranno le città devastate 
e vi abiteranno, pianteranno vigne e ne 
berranno il vino, coltiveranno giardini e ne 
mangeranno il frutto.
Questo testo è probabilmente una delle 
profezie messianiche più antiche e inizia 
uno stile di predizione che avrà molte altre 
concretizzazioni nella letteratura profetica.
In questo brano di Isaia (11,6-9), infatti, 
i tempi futuri vengono descritti come un 
ritorno al paradiso terrestre; è un canto 
delle creature e della pace:
Il lupo dimorerà insieme con l’agnello, il 
leopardo si sdraierà accanto al capretto; il 
vitello e il leoncello pascoleranno insieme 
e un piccolo fanciullo li guiderà. La mucca 
e l’orsa pascoleranno insieme; i loro piccoli 
si sdraieranno insieme. Il leone si ciberà di 
paglia, come il bue. Il lattante si trastullerà 
sulla buca della vipera; il bambino metterà 
la mano nel covo del serpente velenoso. Non 
agiranno più iniquamente né saccheggeran-
no in tutto il mio santo monte, perché la 

conoscenza del Signore riempirà la terra 
come le acque ricoprono il mare.

È la coabitazione pacifica e amicale degli 
animali, ora separati da una lotta crudele. 
Significativa è la disposizione a coppie, 
formate da un animale domestico e da uno 
selvaggio. Dopo ogni tre coppie appare 
l’uomo, rappresentato come un bambino. 
Le coppie esprimono la riconciliazione 
degli animali feroci con quelli domestici; 
annunciano che tutti gli animali saranno 
addomesticati. E questo, attraverso la sot-
tomissione dell’uomo a tutti gli uomini, 
compresi i più piccoli, cioè i bambini.

La pace in pienezza
Il vero significato della pace tra gli uomini e 
la natura si trova espresso al v. 9 ed è messo 
sulla bocca stessa di Dio: «Non agiranno 
più iniquamente... ma la conoscenza del 
Signore riempirà la terra».
In questo nuovo paradiso non ci sarà più 
alcun male; esso avrà come centro il monte 
Santo su cui Dio sarà presente. Nel primo 
paradiso l’uomo si era perduto per aver 
aspirato alla scienza di Dio; qui invece gli 
sarà concessa la conoscenza di Dio, perché 
sarà il risultato di una convivenza con Lui, e 
porterà una pienezza di pace universale, pa-
ragonabile soltanto all’immensità del mare.
Shalom, il Signore Gesù, Principe della 
Pace, sia con tutti noi!

Carlo Riganti


